
88
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

12. Senichkina, E.V. (2016) Gorodskoy peyzazh. Istoriya zhanra [Urban landscape.
History of the genre] Kul’tura. Dukhovnost’. Obshchestvo – Culture. Spirituality. Society.
27. pp.55–61

13. Gvgallery.ru (2025) O Krasnodarskoy krayevoy organizatsii Soyuza khudozhnikov
Rossii [About Krasnodar Regional Organization of the Russian Association of Artists] [Online]
Available from: https://gvgallery.ru/blog/187 (Accessed: 11.10.2025).

УДК 7.04
DOI: 10.24412/2070-075X-2025-4-88-98

Е.А. Баторова

ОБРАЗ ШАМАНА В ХУДОЖЕСТВЕННЫХ ПАМЯТНИКАХ
БАЙКАЛЬСКОГО РЕГИОНА: ПРЕЕМСТВЕННОСТЬ ТРАДИЦИИ

В статье выявлены истоки возникновения облика шамана в древних памят-
никах Байкальского региона и охарактеризовано развитие художественных тра-
диций в создании ритуального образа бурятского шамана в памятниках XIX –
начала XX вв. Предмет исследования – особенности художественного решения
образа шамана в петроглифах и изделиях из металла. Методами исследования
являются иконографический, иконологический, сравнительный. В работе охаракте-
ризованы процессы сохранения и преемственности художественных традиций
древних сибирских племен в творчестве бурятских мастеров.

Ключевые слова: шаман, археологический объект, кузнец, металлообработка,
бурятская художественная культура, традиция.

Актуальность темы исследования обусловлена проблемой генезиса, сохранения
и осмысления наследия культур центральноазиатских народов. «Как бы ни были слож-
ны и туманны древнейшие этногенетические пути бурятского народа, – справедливо
отмечал Т.М. Михайлов, – в его религиозных верованиях обнаруживаются убедитель-
ные связи с теми верованиями и культами, которые реконструируются по археологиче-
ским данным для неолитических и палеолитических обитателей Прибайкальского рай-
она» [1. С. 315].

Степень научной разработанности темы. На данный момент существует вну-
шительный корпус трудов по археологии Байкальского региона конца XIX–XX вв. –
Н.Н. Агапитова, П.Э. Петри, П.П. Хороших, А.П. Окладникова [2; 3], М.А. Дэвлет [4]
и др., начала XXI века – В.И. Молодина, Г.И. Медведева [5], О.И. Горюновой,
А.В. Вебер, А.Г. Новикова [6] и др. Также имеются значительные работы по культуре
сибирских народов и бурятскому шаманизму – М.Н Хангалова [7], С.В. Иванова [8; 9],
Т.М. Михайлова [1], И.А. Манжигеева [10], Е.Д. Прокофьевой и др. Особая заслуга в
изучении заявленной темы принадлежит А.П. Окладникову, фундаментальные исследо-
вания которого сохраняют актуальный характер и в наши дни. Среди работ, посвящен-
ных изучению художественного металла в традиционной культуре бурят, следует выде-
лить труды Л.Р. Павлинской [11], И.И. Соктоевой, В.А. Банаевой.

Цель, задачи и предмет исследования. Цель статьи – анализ образа шамана в
памятниках Байкальского региона в контексте исследования творческой преемственно-
сти между древними племенами и бурятами XIX – начала XX вв. Поставленной целью
обусловлена выработка следующих задач: изучить истоки протошаманских образов-
архетипов; рассмотреть символику иконографии шамана и его связь с появлением
металла; провести сравнительный анализ изображений в творчестве древних племен и



89
№ 4 (99), 2025

бурятских кузнецов в контексте обзора ритуального облика бурятского шамана. Пред-
метом исследования явились особенности художественного решения образа шамана в
археологических культурах и в металлопластике бурят XIX – начала XX вв.

Научная новизна исследования состоит в том, что теоретически обобщаются и
интерпретируются символико-образные элементы образа шамана с использованием
диахронического подхода в исследовании. Диахронический подход позволяет провести
анализ рассматриваемого образа во временной динамике разных исторических эпох.

Методология и методы исследования. Методологическую основу исследования
составляет комплексный междисциплинарный подход. Основными методами исследова-
ния являются иконографический, иконологический, сравнительный.

Источниковая / эмпирическая база исследования. Теоретическую основу иссле-
дования составили труды известных археологов, историков, этнографов. В качестве
эмпирической базы исследования были привлечены археологические объекты и мате-
риалы, а также сбор визуального контента из постоянных экспозиций Российского эт-
нографического музея (РЭМ, г. Санкт-Петербург), Кунсткамеры (МАЭ, г. Санкт-Петер-
бург), Иркутского областного краеведческого музея им. Н.Н. Муравьева-Амурского
(г. Иркутск), Забайкальского краевого краеведческого музея им. А.К. Кузнецова (г. Чи-
та), в том числе посещения выставки «Сны Сибири» (Москва, ГИМ, 27 октября 2022
– 30 января 2023 гг.) [12].

Основная часть.  Становление шаманизма как формы религии в Байкальском
регионе происходит в период патриархально-родового строя (середина III тыс. – конец
I тыс. до н. э.), когда появилось скотоводство и распространился металл. Определя-
ющими моментами являются антропоморфизация духов, переход от женских к мужс-
ким олицетворениям, культ предков [1. С. 315–316]. В жизни древних племен фигура ша-
мана обладала необычайно могущественной властью, распространявшейся не только на
ритуально-обрядовую практику, но и на многие стороны жизни общества.

На северном побережье Байкала в бухтах Саган-Заба и Ая запечатлены петрог-
лифы примерно конца II–I тыс. до н. э, являющиеся до сих пор сакральными объек-
тами у бурятского народа. Все фигурки выполнены условно-схематично при помощи
высеченных линий и техники точечно выбитого пятна. В первую очередь привлекает
внимание множество антропоморфных, широкоплечих, с треугольными телами изобра-
жений общей высотой 45–70 см. Но главное: они увенчаны специфическими развилка-
ми-рогами, что позволило идентифицировать их как шаманов. «Подобные головные
уборы с “антенной” … встречаются на значительных по протяженности территориях
Северной и Центральной Азии. По представлениям шаманистов, благодаря “антенне”
осуществлялась связь с космосом, а рога помогали устранять препятствия при полете
сквозь миры, позволяли поражать врагов. Они сообщали шаману возможность двойно-
го зрения, то есть возможность видеть то, чего не видят простые смертные» [4. С. 26].

Несмотря на то, что рисунки в бухте Саган-Заба разновременные, они демонст-
рируют идейную целостность композиционного замысла: верхний уровень изображений
занимают группы крупных антропоморфных фигур с рогами, а ниже располагаются
копытные, птицы, люди, дома, повозки, сцена охоты, при этом рогатые персоны встре-
чаются повсеместно, выступая как медиаторы уровней мироздания. Из показательных
фрагментов с образами шаманов привлекает внимание фигурка человека с ползущей
вверх змеей по его туловищу, в других случаях – в его руках симметрично располо-
жены два круга, возможно, бубны, есть и подобие шаманской ритуальной трости [3.
С. 133–134]. Помимо этого, возможно указать и на рогатого человека, взбирающегося
на дерево, что соответствует одному из этапов посвящения или «теломытия» бурят-
ского шамана [3. С. 30]. Известно, что бурятские шаманы проходят 9 ступеней посвя-
щения, согласно которым они постепенно получают сакральные атрибуты: трости (кон-
ные, змеиные, человеческие), корону, зеркало, бубен, колотушку, плеть и т. п. [1. С. 99–101].

“Актуальные проблемы искусствоведения”



90
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

Одна из композиций в верхней части центрального участка скалы отмечена
А.П. Окладниковым как коитус: две антиподально расположенные антропоморфные
фигуры имеют треугольные туловища, у верхней фигуры круглая голова, распростертые
и изогнутые руки, у нижней фигуры на голове рожки в виде развилки, ноги фигур сли-
лись вместе, колени сильно изогнуты [3. С. 26]. «Символическим, как и у мифов и
легенд многих народов мира, является образ женщины, сексуальное общение с кото-
рой входит в обряд посвящения будущего шамана… Многие легенды подтверждают
наличие у шаманов небесной супруги, что отражается в церемонии посвящения» [13.
С. 57]. Помимо этого, на восточном уступе скал изображена фигурка рожающей жен-
щины с раздвинутыми ногами, большим животом и выходящим из него будто младен-
цем [3. С. 30], означающим символическое рождение неофита в статусе нового шамана.

Всего рогатых фигур в Саган-Забе около 20 персон, изобразительное полотно
петроглифов представляет уникальное по своей иконографии сакральное место, в кото-
ром древние мастера запечатлели не просто архетип шамана как персонажа с рогами,
но и указали на его ранговую принадлежность, в соответствии с которой он мог вла-
деть теми или иными атрибутами; обозначили его место в структуре мироздания; а
также некоторые фрагменты обряда посвящения, начиная с его рождения. К сожале-
нию, сохранность отдельных изображений на сегодняшний день неудовлетворительна.

Изображения шаманов в бухте Ая и на скале Укыр в кудинских степях имеют
вариант репрезентации в так называемом «скелетном стиле», известным в памятниках
других сибирских регионов. Оригинальные подвески и изображения скелета в шаман-
ском костюме связаны «с обрядом получения шаманского дара, согласно легенде, тело
шамана расчленяется, очищается от мяса, а затем вновь собирается… Шаман возрож-
дается в новом качестве подобно неофиту, прошедшему обряд инициации» [4. С. 26].
На рисунке шамана в скелетном стиле на скале Укыр (рис. 1) подробно фиксируются
все атрибуты образа, известные по этнографическим данным: рожки на голове, зеркало
на груди, трость в правой руке и бубен – в левой. Таким образом, изображенный шаман
имеет примерно 7 уровень посвящения (ранга), согласно Т.М. Михайлову [1. С. 101].

В бухте Ая изображения шамана отмечены введением в иконографию рядом
конкретных дополнений (рис. 2): лицо центрального шамана «украшают» три вертикаль-
ные линии, которые, предположительно, обозначают головную повязку со свисающими
лентами, выполняющими роль защитной маски; круглые лица остальных рогатых пер-
сон приобретают условные черты, где глаза обозначены в виде ямок, рот и нос –
прямых отрезков; костюмы, помимо выделенных позвоночников и ребер, имеют сопут-
ствующие аксессуары – Т-образные детали на плечах и жгуты-привески; одна из фигур
держит круглое зеркало. Т.М. Михайлов указывал на наличие боевых «доспехов-плащей»
с наплечниками у бурятских шаманов-военачальников в древности [1. С. 109].

Рис. 1. Фигура шамана, высеченная на
скале у горы Укыр (Кудинские степи).

II–I тыс. до н. э. [1. C. 97]

 

Рис. 2. Фигуры шаманов, высеченные на скале в
бухте Ая (оз. Байкал). II–I тыс. до н. э. [1. C. 95]



91
№ 4 (99), 2025

На западном берегу о. Байкала, в Приольхонье, в шаманском погребении 1 ком-
плекса Курма IX были обнаружены находки III тыс. до н. э., отнесенные к изделиям
культового назначения. Ажурная, литая бляха из оловянистой бронзы обнаружена на
груди покойного (рис. 3). Аналогов бронзовой бляхи с антропоморфной фигурой в на-
стоящее время не имеется; изделие уникальное [6. С. 148].

В центре кольца бляхи диаметром 10 см вписано схе-
матичное изображение фигуры человека в анфас, его голо-
ву венчают V-образные рожки, туловище и ноги модифици-
рованы в единый стержень, который пересекают две гори-
зонтальные линии (одна из них частично обломана), симво-
лически обозначающие руки. Композицию дополняют боко-
вые элементы в виде дуг, соприкасающиеся концами с
ободком бляхи и в центре с руками человека. «Глаза, нос
и подбородок выделены рельефом. Глаза – в виде оваль-
ных выпуклостей, располагаются в верхней трети лица ...
Удлиненный, прямой нос выступает над плоскостью лица.
Приостренный подбородок выделен овальной выпуклостью,
возможно, изображающей бороду. Рот не обозначен» [6.
С. 148]. Круглая форма изделия, как и его расположение,
напоминает нагрудное зеркало бурятских шаманов (бур.
толи).

Реминисценции изобразительных элементов данного
артефакта находим в культовых изображениях бурятских онгонов – шаманских божеств,
духов родовых и семейных предков XIX – начала XX вв. Один из подобных разновид-
ностей – рисованный вариант, где на прямоугольном куске ткани фиксировалась, как
правило, трехчастная структура мифологической модели мира: небо – земля – подзем-
ный мир. Космограмма изображала зону неба, маркируемого в виде горизонтальных
линий, нередко с обозначением звезд в виде точек, и с симметрично расположенными
по сторонам дисками солнца и луны.

На одном из соответствующих примеров, онгоне Тэнгэриин зураг, в характерной
упрощенно-геометризованной манере запечатлены уровни мироздания: на самом верху –
небо с двумя светилами; ниже изображены девять небесных сыновей с тремя корот-
кими отростками на голове; и еще ниже – восемь дочерей [8. С. 102]. Солнце изо-
бражается с вписанным крестом, а луна с вертикально вписанными внутри, не сопри-
касающимися друг с другом, двумя дугами. По утверждению А. Голана, косой крест
у многих народов с эпохи бронзы означал символ солнца и читался как мужской знак
[14. С. 119]. Важно отметить, что металлическая корона бурятского шамана (бур.
майхабши) имеет крестообразное завершение. Так, в описании М.Н. Хангалова, шаман-
ский венец в виде железного обруча увенчивается пересекающимися двумя полуобру-
чами; на вершине закреплена пластинка с двумя концами в виде двух рогов или лучей;
к основе крепятся конусовидные привески, цепь из четырех звеньев [7. С. 300].

Композиция на рассмотренной ажурной бляхе из Курмы выглядит как вполне
понятный для древнего человека символический код, который может быть интерпре-
тирован следующим образом: центром мироздания в виде круга выступает крестооб-
разная по начертанию обожествленная фигура с лучами-антеннами шамана-медиатора,
поскольку он соединяет вертикальные маркеры верха-неба и низа-земли, а также он
объединяет горизонтальные – правое-левое в виде редуцированных графических знаков
Солнца и Луны.

Небезынтересно рассмотрение в данном контексте относительно недавно обнару-
женного археологического памятника в Прибайкалье, названного учеными как «идол-меч
с антропоморфной личиной» (V – III вв. до н. э.) [5]. Бронзовый меч датируется

“Актуальные проблемы искусствоведения”

Рис. 3. Ажурная бляха
с антропоморфной
фигурой из бронзы.

III тыс. до н. э.
Приольхонье (оз. Байкал)

[6. С. 181]



92
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

периодом раннего железного века (рис. 4), он отливался тремя частями: рукоять с
гардой, клинок и колющая оконечность. По центру гарды расположена антропоморфная

личина, по сторонам которой симметрично размещены в профиль
медвежьи головы. Глаза и рот личины намечены тремя овалами, нос
как таковой отсутствует. Линия «разлома», разделяющая верхнюю и
центральную части изделия, проходит через рот личины и имеет
семантический смысл. Иконографическое воплощение образа относит-
ся к стилю восточносибирского литья, существует связь восточно-
сибирских бронзовых личин со скифским временем; меч принадле-
жит к «шаманским изображениям», связан с шаманской практикой [5.
С. 54–60]. Специфическую «рогатость» личине придают дугообразные
линии абриса противопоставленных медвежьих голов. Наряду с этим,
клинок можно рассматривать в качестве схематичного условного
«тела» рогатой личины на гарде ритуального меча.

В данном памятнике зафиксирована символическая связь шама-
на с образом медведя, культ которого был широко распространен у
многих народов Сибири. Металлические фигурки животного могли
быть включены в круг ритуальных подвесок для шаманского обла-
чения (бур. оргой), они воплощали духов-помощников шамана.
А.А. Бадмаев указывает, что в шаманской традиции бурят медведь
воспринимался как существо, превосходящее по магической силе
любого шамана, в бурятском языке есть выражение «хара гурооhэн
боодоо элюутэй» – «медведь выше полета шамана» [15]. У бурят-

ских шаманов меч ранее фигурировал также в качестве ритуального предмета, что
свидетельствует о периоде древних облавных охот (бур. зэгэтэ аба), когда шаманы
также являлись военачальниками.

К кругу древних шаманских изображений I тыс. до н. э. – перв. пол. I тыс. н. э.,
отлитых из бронзы таежными племенами Приангарья, относится фигурная пластина с
изображением личины в рогатом головном уборе (рис. 5). Пластина решена в виде
головы человека, увенчанной шлемовидным убором с шестью загнутыми рогами; у него

большие круглые глаза, рот окаймлен радиально расходящи-
мися короткими и выпуклыми лучами, по бокам лика распо-
ложены петли-ушки; внизу изображения располагается неболь-
шой выступ, который может интерпретироваться как шея [12.
С. 245]. Данное изделие относят к стилю Ангарско-Ленского
междуречья, восточносибирской группы памятников, выделен-
ной А.П. Окладниковым: плоские предметы вылиты в формах
одностороннего типа; имеют типичный, условно-орнаменталь-
ный облик; выступы на голове или головной убор в виде
короны; трактовка глаз и рта в виде миндалевидных или
овальных углублений; боковые ушки, к которым подвешива-
лись дополнительные детали в виде цепей или шумящих
бубенчиков; наличие шеи-рукояти [2. С. 207–209]. Таким
образом, зачастую обезличенные шаманские изображения на
петроглифах в бронзовой пластике приобретают некоторые
условные черты, закладываются основы дальнейшего форми-
рования художественно-образной структуры металлических
масок как отдельных атрибутов шаманского ансамбля у
сибирских народов.

Предполагается, что рассмотренные личины в рогатых коронах выступали навер-
шиями штандартов, представляли своеобразные ответвления степных скифо-сарматских

Рис. 4. Идол-меч
с антропомор-
фной личиной

на перекрестье и
зооморфными
окончаниями

гарды. V – III вв.
до н. э.

Прибайкалье

Рис. 5. Фигурная
пластина с

изображением личины
в рогатом

головном уборе. Посл.
четв. I тыс. до н.э.—
перв. пол. I тыс.н. э.
Приангарье [2. С. 245]



93
№ 4 (99), 2025

памятников, характеризовались наличием зооморфных, тотемных знаков – эмблемами
родовых объединений. У кочевых племен в дальнейшем они превратились в тюркские
стяги с волчьей головой и монгольские знамена (бур. туг) с оберегающей душой (бур.
сулдэ), а у лесных жителей стали шаманскими жезлами или совсем исчезли [2. С. 221–
224]. Итак, штандарт с личиной в руках шамана был универсален в качестве военно-
охотничьего стяга и ритуального жезла как полностью утраченный со временем атри-
бут, не зафиксированный в архаических памятниках.

По этнографическим материалам сибирских народов XVIII – начала XX вв. бы-
тование масок зафиксированы у ненцов, хантов, манси, эвенков, удэгейцев, кумандин-
цев, шорцев, бурят. Самыми древними по происхождению являются шаманские маски.
Наряду с масками, существовали маскоиды, которые отличались от них маленькими
размерами. Изготовлялись маскоиды так же, как маски. [9. С. 7–8]. Бурятские духи-
онгоны могли быть представлены и в виде рельефных масок, при их создании соблю-
дали присущую им иконографию и материалы. Следует упомянуть, что именно шама-
ны выступали в роли создателей-творцов сакральных онгонов, за исключением работ
по металлу.

О важной связи народов в использовании металла и наличия шаманской веры
рассуждала Л.Р. Павлинская: «Эта закономерность свидетельствует, во-первых, о вы-
сокой степени сакральности, которой наделен металл в системе традиционных представ-
лений многих народов Сибири, во-вторых, об определенной стадиальной соотнесен-
ности в развитии металлургической традиции (в особенности освоения железа) и фор-
мировании шаманского культа» [11. С. 76]. Кузнечное ремесло у бурят являлось одним
из древних и сакральных, поскольку во многих мифах и сказаниях повествуется о его
небесном происхождении. В структуре бурятского общества нередко сложны были
взаимоотношения между двумя столь значимыми фигурами шамана (бур. боо) и куз-
неца (бур. дархан), которые могли соперничать между собой как обладающие магиче-
ской, мистической силой, поскольку их место и характер сакральных функций были
предначертаны свыше, определялись представлениями избранничества, правом наследо-
вания (бур. утха). Кузнецы и шаманы постоянно взаимодействовали между собой,
поскольку важнейшие атрибуты шаманского костюма выполнялись дарханами, в свою
очередь, для проведения столь необходимых ежегодных кузнечных обрядов востребо-
ваны были шаманы.

Примечателен тот факт, что кузнецы, как и шаманы, делились на белых и чер-
ных (бур. сагаан дархан, хара дархан), подобная дифференциация определялась не
столько использованием металлов, где первые работали с серебром и золотом, явля-
ясь ювелирами, а вторые занимались производством из цветного металла бытовых
предметов, оружия и т.д., а во многом специфическими особенностями ритуально-об-
рядовых действий, проводимых в определенное время суток для шаманов и кузнецов.

Среди других сибирских народов бурятские мастера демонстрируют в художествен-
ной ковке железа высокую степень сложности технических приемов в расковке, про-
ковке, прорубке и витье при изготовлении элементов для ритуального костюма шама-
на. Одна из трудоемких техник – витье, используемое при создании большинства
объемных шаманских подвесок [11. С. 80–81]. Поскольку бурятские шаманы классифи-
цировались на белых и черных, это непосредственно отразилось на использовании
металлов в ритуальном костюме, где медь использовалась для шамана, камлающего
в верхний мир, а железо – для камлающего в нижний мир [11. С. 76]. Железные
атрибуты, как наиболее сложные кузнечные изделия, выполнялись именно для черных
шаманов.

Если для бурятских шаманских масок использовали в первую очередь металл, то,
к примеру, для тлинкитов, проживавших на Аляске, характерны шаманские маски,
вырезанные из цельного куска дерева и ярко раскрашенные, что подтверждается

“Актуальные проблемы искусствоведения”



94
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

артефактами из Британского музея [16. С. 90] или Кунсткамеры. Наличие деревянных
бурятских онгонов в виде отдельных масок свидетельствует о том, что до распрос-
транения металла и позднее на данной территории жрецы древних племен также ис-
пользовали маски из дерева [9. С. 20–21]. Среди онгонов из металла, выполненных
кузнецами, известны духи-покровители кузнечества балаганских бурят и маски Абгалдая.

И.А. Манжигеев, исследовавший бурятские шаманистические и дошаманистиче-
ские термины, дает следующее толкование смыслов слова «Абгалдай»: «1) по представ-
лениям шаманистов, безобразный и грозный дух; 2) одна из разновидностей онгонов у
хоринских бурят; 3) медная маска, надеваемая шаманами во время жертвоприношения
восточным тэнгэринам для устрашения верующих» [10. С. 13]. Большая маска Абгал-
дая выполнялась из листового металла, имела овальную форму с прорезями для глаз
и приоткрытого рта, дополнялась кусочками меха для обозначения волос, бровей и
бороды.

Особый интерес представляют шаманские маски бурят начала XX века из коллек-
ций отечественных музеев. Медный вариант из Российского этнографического музея
представляет крайне деформированный образец [9. С. 67], тогда как латунный экзем-
пляр из Кунсткамеры экспонируется в удовлетворительном, без особых изъянов, состо-
янии.

В этом экземпляре «по сторонам лба вставлены железные кольца с коническими
подвесками и ремешком, с помощью которого маска держалась на голове; брови, усы
и небольшая бородка – из козьей кожи, местами сохранившей остатки шерсти» [9.
С. 20] (рис. 6). Данная маска выполнена бурятским кузнецом довольно искусно: оваль-
ные отверстия для обозначения глаз и рта выглядят лапидарно-выразительно, тщатель-
но смоделирован тонкий нос, видны следы чеканки при обработке рельефной поверх-
ности предмета.

В Забайкальском краевом краеведческом музее им. А.К. Куз-
нецова, наряду с другими шаманскими атрибутами, репрезен-
тированными в постоянной экспозиции, имеется в наличии
деформированный экземпляр шаманской маски из жести (инв.
№ 4322), в которой нос был вычеканен отдельно и затем при-
паян к лицу, какие-либо дополняющие детали не сохранились
[17. С. 8]. Каждый костюм шамана, несмотря на определенный
набор ритуальных составляющих элементов, согласно рангово-
му статусу владельца, представлял уникальный художественный
ансамбль, в котором представлено не только искусство кузне-
цов, но и мастеров и мастериц по художественной обработке
кожи, меха, ткани. В музейной коллекции представлен тради-
ционный костюм бурятского шамана с подвешенными неболь-
шими масками – маскоидами, наряду с другими деталями:

«пришиты 10 медных маскеток с обозначением глаз, носа, ушей, рта... длиной 4 см,
шириной 3 см» [17. С. 41].

В Иркутском областном краеведческом музее им. Н.Н. Муравьева-Амурского
экспонируется достаточное количество шаманских атрибутов, а также интересные
образцы шаманских костюмов (инв. № 7045-1, № 7045-5), в которых на груди горизон-
тально закреплены металлические узкие пластинки-ребра, напоминающие изображения
в скелетном стиле петроглифов (рис. 7).

В костюме представлены изображения птиц на уровне плеч; подвески из скручен-
ной проволоки прикреплены в районе ключиц; слева на кольце – шкурка-колонка, спра-
ва к кольцу на груди – жгут-змея с коралловыми глазами; здесь же подвешены изоб-
ражения лошади, стремя, вилы; ниже талии – 3 бронзовых колокольчика, изображения
волка и медведя; у края подола – колокольчик (диаметром 9 см), два бубенца в виде

Рис. 6. Шаманская
маска. Буряты. Начало

XX в. [9.  С. 67]



95
№ 4 (99), 2025

голов жаб, квадрат с диагональными линиями [18. С. 30]. «Некоторые животные свя-
зывают мир живых с другими мирами, например, лось, орел, лебедь и дикая утка. Эти
животные служат духовными проводниками шаманов прошлого и настоящего в их
путешествиях между мирами» [19. С. 313].

Таким образом, отметим, что рассмотренные памятники
Байкальского региона визуально информируют о фундаменталь-
ной роли в жизни племен, которую с древности занимал шаман,
общавшийся с духами, выступающий посредником между мира-
ми. В художественных творениях древней Сибири, в периоды
бронзы и железного века, фиксируется не просто архетип ша-
мана, а его иконографические типы, которые идентифицируют-
ся, согласно существующему рангу.

Архетипическая основа художественно-образной структуры
облика шамана в искусстве древних племен Байкальского реги-
она была интегрирована и творчески преобразована в целостный
ритуальный ансамбль шаманского одеяния в контексте бурят-
ского народного творчества XIX – начала XX вв. Металличе-
ская маска прикрывала лицо шамана, создавая эффект нарочи-
той бесстрастности и тем самым сохраняя таинство трансфор-
мации лица в измененном состоянии сознания в ходе сеанса кам-
лания. В пространственно-объемной архитектонике культового
образа были аккумулированы все символические элементы
структуры мифологической модели мироздания, подобно иллю-
стративному нарративу древних петроглифов, где небесная сфе-
ра обозначена сферической короной с солярным знаком и рога-

ми, птицами и копытными; ниже пояса – важного маркера, разделяющего горизонталь-
ные сферы, – размещаются хищные животные; завершают мироустройство многочис-
ленные жгуты-змеи, символизирующие связи между разными зонами мироздания и
олицетворяющие в том числе подземный мир.

В ритуальном облике бурятского шамана исключительная роль отводилась короне,
маске, зеркалу, разного рода тростям, колокольчикам и подвесным костюмным дета-
лям, выполненным из сакрального белого и черного металла, транслирующего самые
древние и ключевые иконографические компоненты. Важно отметить сохранение и
преемственность традиций древних сибирских племен в творчестве бурятских кузнецов,
которые и в XX веке создавали в различных техниках художественного металла наро-
чито лаконичную, упрощенно-выразительную металлопластику, напоминающую стилис-
тику архаичного искусства Байкальского региона.

Литература

1. Михайлов Т.М. Из истории бурятского шаманизма (с древнейших времен по
XVIII в.). Новосибирск: Наука, 1980. 287 с.

2. Окладников А.П. Древние шаманские изображения из Восточной Сибири //
Советская археология. 1948. № 10. С. 203–225.

3. Окладников А.П. Петроглифы Байкала – памятники древней культуры народов
Сибири. Новосибирск: Наука, 1974. 168 с.

4. Дэвлет М.А. Генезис шаманства по материалам наскальных изображений Си-
бири // Жречество и шаманизм в скифскую эпоху: материалы международной конфе-
ренции. СПб.: Изд. Гос. Эрмитажа, 1996. С. 24–26.

5. Молодин В.И., Медведев Г.И. Уникальный бронзовый меч из Прибайкалья //
Археология, этнография и антропология Евразии. 2015. Т. 43. Вып. 4. С. 54–62.
DOI: 10.17746/1563-0102.2015.43.4.054-062.

 

“Актуальные проблемы искусствоведения”

Рис. 7. Костюм
бурятского шамана.

Буряты. Конец XIX в.
Забайкалье [18. С. 30]



96
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

6. Горюнова О.И., Вебер А.В., Новиков А.Г. Погребальные комплексы неолита и
бронзового века Приольхонья: могильник Курма XI. Иркутск: Изд-во ИГУ. 2012. 271 с.

7. Хангалов М.Н. Собр. соч.: в 3 тт. Т. 1. Улан-Удэ: Изд. ОАО «Республиканская
типография», 2004. 508 с.

8. Иванов С.В. К семантике изображения на старинных бурятских онгонах //
Сборник Музея антропологии и этнографии. Т. 17. М.-Л.: АН СССР, 1957. С. 95–150.

9. Иванов С.В. Маски народов Сибири. Л.: Аврора, 1975. 32 с.
10. Манжигеев И.А. Бурятские шаманистические и дошаманистические термины

опыт атеистической интерпретации. М.: Наука, 1978. 128 с.
11. Павлинская Л.Р. Некоторые вопросы техники и технологии художественной

обработки металлов // Материальная и духовная культура народов Сибири. Т. 42. Л.:
Наука, 1988. С. 71–85.

12. Сны Сибири: Сибирь и Дальний Восток в археологии и современном искусст-
ве / авт.-сост. Н.Ю. Смирнов, К.А. Свептляков. М.: Кучково поле Музеон. 2022. 285 с.

13. Афасижев М.Н. Изображение и слово в эволюции художественной культуры.
Первобытное общество. М.: Едиториал УРСС, 2004. 224 с.

14. Голан А. Миф и символ. М.: РУССЛИТ, 1994. 375 с.
15. Бадмаев А.А. Реликты культа медведя в культуре бурят. URL: https://zaimka.ru/

badmaev-bear/ (дата обращения 23.03.25).
16. King J.C.H. Portrait Masks from the Northwest Coast of America. London: Thames

and Hudson, 1979. 96 p.
17. Ясин А.Г. Шаманская коллекция из фондов Читинского областного краеведче-

ского музея: каталог. Чита: Экспресс-издательство, 2006. 48 с.
18. Шаманский костюм / сост. О.А. Чернявская. Иркутск: ООО Артиздат, 2004.

80 с.
19. Hunters, Warriors, Spirits: Nomadic Art of North China / ed. H. Chao, I. Frank.

Hong Kong: City University Press, 2022. 343 p.

Shaman Icon in the Art monuments of the Baikal region: enduring tradition
Kul’turnaya zhizn’ Yuga Rossii – Cultural Studies of Russian South, 2025, 4 (99),
DOI: 10.24412/2070-075X-2025-4-88-98
Elena A. Batorova, Russian State University for the Humanities (Moscow, Russian
Federation). E-mail: batea2005@mail.ru
Keywords: shaman, archaeological site, blacksmith, metalworking, Buryat artistic culture,
tradition.

The purpose of this article is to analyze the shaman icon in the monuments of the Baikal
region in the context researching the creative succession between ancient tribes and the
Buryats of the 19th – early 20th centuries. The author’s goals are to study the origins of
proto-shamanic icons – archetypes; to consider the symbolism of the elements of the shaman
iconography and his connection with the emergence of metal; to conduct a comparative
analysis of images in the art works of the ancient tribes and Buryat blacksmiths. The subject
of the study was the features of the artistic solution of the shaman’s image in ancient rock
paintings and metalwork. The scientific novelty of the study lies in the summary of works
and interpretation of cultural monuments of the designated historical eras with a diachronic
approach in the research. The diachronic approach will allow to analyze the icon of the
shaman in the temporal dynamics of different historical eras. The main research methods
are iconographic, iconological and comparative. The author examines the ancient connections
between the appearance of sacred metal and the formation of the cult of shamans in this
territory, analyzes the shaman iconography from ancient images on the rocks of Lake Baikal,
and compares archaic masks on metal with shamanic masks of the Buryats. The author’s



97
№ 4 (99), 2025

research has discovered that the ritual image of the Buryat shaman embodied the symbolic
structure of the mythological model of the Universe. Additionally, the article noted the
preservation and continuity of artistic traditions of ancient Siberian tribes in the work of
Buryat masters.

References

1. Mikhaylov, T. M. (1980) Iz istorii buryatskogo shamanizma (s drevneyshikh vremen
po XVIII v.) [From the History of Buryat Shamanism (from ancient times to the 18th
century)]. Novosibirsk: Science.

2. Okladnikov, A.P. (1948) Drevniye shamanskiye isobrazheniya iz Vostochnoy Sibiri
[Ancient shamanic images from Eastern Siberia]. Sovetskaya arkheologiya – Soviet
archeology. 10. рp. 203–225.

3. Okladnikov, A.P. (1974) Petroglify Baykala – pamyatniki drevney kul’tury narodov
Sibiri [Petroglyphs of Lake Baikal are Monuments of the ancient culture of the peoples of
Siberia]. Novosibirsk: Science.

4. Devlet, M.A. (1996) Genezis shamanstva po materialam naskal’nykh izobrazheniy
Sibiri [The genesis of the Shamanism according to the materiels of Siberian Rock art]. In:
Zhrechestvo i shamanizm v skifskuyu epokhu: materialy mezhdunarodnoy konferentsii
[Genesis and Development of Priesthood and Shamanism: The Materials of International
Conference]. St. Petersburg: State Hermitage Museum Publ. pp. 24–26.

5. Molodin, V.I. & Medvedev, G.I. (2015) Unikal’nyy bronzovyy mech iz Pribaykal’ya
[A rare Bronze Sword from the Baikal shore]. Arkheologiya, etnografiya i antropologiya
Evrazii – Archaeology, Ethnography and Anthropology of Eurasia .  Vol. 43. Issue. 4.
pp. 54–62. DOI: 10.17746/1563-0102.2015.43.4.054-062.

6. Goryunova, O.I. & Veber, A.V. & Novikov, A.G. (2012) Pogrebal’nye kompleksy
neolita i bronzovogo veka Priol’khon’ya: mogil’nik Kurma XI [Burial complexes of the
Neolithic and Bronze Age in the Olkhon region: Kurma XI burial ground]. Irkutsk: Irkutsk
State University Publishing House.

7. Khangalov, M.N. (2004) Sobranie sochineniy: v 3 tt. [Collected works: In 3 vols].
Vol. 1. Ulan-Ude: Republican Printing House.

8. Ivanov, S.V. (1957) K semantike izobrazheniya na starinnykh buryatskikh ongonakh
[To the Semantics of Images on ancient Buryat Ongons]. In: Sbornik Muzeya antropologii
i etnografii [Collection of Museum of Anthropology and Ethnography]. Vol. 17. pp. 95–150.

9. Ivanov, S.V. (1975) Maski narodov Sibiri  [Masks of the peoples of Siberia].
Leningrad: Avrora Publ.

10. Manzhigeev, I.A. (1978) Buryatskie shamanisticheskie i doshamanisticheskie
terminy opyt ateisticheskoy interpretatsii [Buryat shamanistic and pre-shamanistic terms:
an attempt at the atheistic interpretation]. Moscow: Science.

11. Pavlinskaya, L.R. (1988) Nekotorye voprosy tekhniki i tekhnologii khudozhestvennoy
obrabotki metallov [Some issues of technique and technology of artistic metal processing].
In: Material’naya i dukhovnaya kul’tura narodov Sibiri [Material and spiritual culture of
the peoples of Siberia]. Vol. 42. Leningrad: Science. рp. 71–85.

12. Smirnov, N.Yu. & Sveptlyakov, K.A. (eds.) (2022) Sny Sibiri: Sibir’ i Dal’niy
Vostok v arkheologii i sovremennom iskusstve [Dreams of Siberia. Siberia and Far East
in Archaeology and Contemporary Art]. Moscow: Kuchkovo field Muzeon.

13. Afasizhev, M.N. (2004) Izobrazhenie i slovo v evolyutsii khudozhestvennoy
kul’tury. Pervobytnoe obshchestvo [Image and Word in the evolution of Art Culture. Primitive
society]. M.: Editorial URSS.

14. Golan, A. (1994) Mif i simvol [Myth and Symbol]. Moscow: RUSSLIT.

“Актуальные проблемы искусствоведения”



98
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

15. Badmaev, A.A. (2022) Relikty kul’ta medvedya v kul’ture buryat [Relics of the
bear cult in the Buryat culture]. [Online] Available from: https://zaimka.ru/badmaev-bear/
(Accessed: 23.03.25).

16. King, J.C.H. (1979) Portrait Masks from the Northwest Coast of America London:
Thames and Hudson.

17. Yasin, A.G. (2006) Shamanskaya kollektsiya iz fondov Chitinskogo oblastnogo
kraevedcheskogo muzeya: katalog [Shamanic collection from the funds of the Chita Regional
Museum of Local History: catalogue]. Chita: Express-publishing house.

18. Chernyavskaya, O.A. (ed.) (2004) Shamanskiy kostyum [Shaman costume]. Irkutsk:
Artizdat.

19. Chao, H. & Frank, I. (eds.) (2022) Hunters, Warriors, Spirits: Nomadic Art of
North China. Hong Kong: City University Press.

УДК 008:792.8
DOI: 10.24412/2070-075X-2025-4-98-105

Ю.Н. Синицына, А.А. Кириллова

РОЛЬ ЦИФРОВИЗАЦИИ И МУЛЬТИМЕДИЙНЫХ ТЕХНОЛОГИЙ
В СОХРАНЕНИИ И ПОПУЛЯРИЗАЦИИ БАЛЕТНОГО НАСЛЕДИЯ

Ю.Н. ГРИГОРОВИЧА

Авторы статьи, используя комплексный подход, объединяющий системный,
семиотический и культурологический методы анализа, характеризуют творческую
деятельность Ю.Н. Григоровича как наследие русского хореографического искус-
ства. Предметом исследования выступают балетные постановки российского
балетмейстера и их цифровые версии. Новизна работы состоит в исследовании
средств цифровых и мультимедийных технологий в создании балетных постано-
вок. В статье сделан вывод о необходимости создания цифровых копий балетных
постановок Ю.Н. Григоровича с целью сохранения его хореографического наследия.

Ключевые слова: цифровизация, русский классический балет, наследие,
Ю.Н. Григорович, русское хореографическое искусство.

Актуальность темы исследования. На современном этапе развития русского
классического балета хореографы и постановщики делают уверенные шаги в примене-
нии средств цифровых технологий и искусственного интеллекта для создания балетных
постановок. Изучаются новые платформы для генерирования декораций, костюмов,
пишутся музыкальные произведения в стиле современной классической музыки, разра-
батываются сценарии и хореография. Использование цифровых технологий в сфере
русского хореографического искусства будет способствовать сохранению и популяриза-
ции наследия выдающегося балетмейстера Ю.Н. Григоровича.

Степень научной разработанности проблемы. Вопросам изучения цифровизации
в искусстве и культуре посвящены труды ученых: М.В. Иванова, А.С. Печенкина [1],
А.А. Сокровищук [2]. Роль мультимедийных и цифровых технологий в хореографи-
ческом искусстве была охарактеризована в работах таких ученых, как Н.Г. Полицко-
вая, В.П. Прокопцова [3], О.В. Грызунова, Ю.Н. Петухов [4], М.С. Васюкова [5], А.А. Со-
колов [6] и др. Деятельности Ю.Н. Григоровича и основным принципам и методам его
работы посвящены труды отечественных искусствоведов В.В. Ванслова [7], А.П. Де-
мидова [8], Л.Г. Нагайцевой [9], В.В. Васильевой [10], О.Г. Вильдановой [11], И.А. Кар-
пенко [12] и др.


