
142
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

The methodological framework is based on a comprehensive approach, which involves
studying Folia in two different perspectives of musical art: Corelli’s and Listov’s. The article
employs methods of comparative analysis, comprehensive musicological analysis, historical and
cultural analysis, and genre and stylistic analysis.

The author comes to the following conclusions. The Corelli model found its expression
in the sonata “La folia”. The virtuosic beginning allowed for the creation of a vivid image
of the Portuguese-Spanish dance. The “madness” of medieval Folia took on new genre and
stylistic nuances, incorporating elements of marching, singing, and dancing with a melancholic
and lamentable undertone.

Liszt’s model is realized in the “Spanish Rhapsody”. The composer synthesized the form
of variations and the principles of the sonata form, giving priority to the form of double
variations. The intonational solution of the themes is derived from the monothematic core
presented in the introduction. The romantic interpretation of Folia is vividly expressed through
the idea of Faustianism, enriched by the composer’s own statement.

References

1. Holopova, V. N. (2001) Formy muzykal’nyh proizvedenij [Forms of musical works].
St. Petersburg: Publishing house “Lan”.

2. Zuckerman, V.A. (1974) Analiz muzykal’nyh proizvedenij. Variacionnaja forma
[Analysis of musical works. Variational form]. Moscow: “Music”.

3. Kyureghyan, T.S. (1981) Foliya [Folia]. In: Keldysh, Yu.V. (ed.)  Muzykal’naja
jenciklopedija: v 6 t. [Musical Encyclopedia: in 6 volumes]. Vol. 5. Moscow: Soviet
Encyclopedia. pр. 861–862.

4. Bryanceva, V.N. (1961) Variacii Raxmaninova na temu Korelli [Rachmaninoff’s
Variations on Corelli’s Theme]. Moscow: Muzgiz.

5. Milstein, Ya.I. (1999) Ferencz List [Franz Liszt]. Moscow: Music.
6. Asafiev, B.V. (1922) Francz List. Opy‘t xarakteristiki [Franz Liszt. Experience

characteristics]. Petrograd: Svyatozar
7. Slonimsky, S.M. (2010) Tvorcheskij  oblik Lista: vzgljad iz XXI veka: jesse

sovremennogo kompozitora [Liszt’s Creative Image: A View from the 21st Century: An
Essay by a Contemporary Composer]. St. Petersburg: Composer-Saint Petersburg.

8. Milstein, Ya.I. (1970) F. List: v 2 t. [F. List: in 2 volumes]. Vol. 2. Moscow: Music.
9. Zalesskaya, M. K. (2016) Ferencz List [Franz Liszt]. Moscow: The Young Guard.
10. Milstein, Ya.I. (1970) F. List: v 2 t. [F. List: in 2 volumes]. Vol. 1. Moscow: Music.

УДК 782
DOI: 10.24412/2070-075X-2025-4-142-151

Чэнь Лиань, Л.А. Скафтымова

ТРАНСФОРМАЦИЯ БОГАТЫРСКОЙ ТЕМЫ В РУССКОЙ ОПЕРЕ
XVIII – ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ XIX ВВ.

Русская оперная сцена в конце XVIII – первой половине XIX века выглядела
очень эклектично, в оперных театрах российских столиц работали сразу несколько
иностранных оперных трупп, чья деятельность имела большой успех, но при этом
параллельно шел процесс формирования национальной русской оперы. Очень зна-
чительная роль в этом процессе принадлежала богатырской теме, которая крас-
ной линией проходит через многие очень популярные русские оперы Е.И. Фомина,



143
№ 4 (99), 2025

С.И. Давыдова, К.А. Кавоса, М.И. Глинки, А.Н. Верстовского. Именно этой теме и
ее развитию посвящена данная статья.

Ключевые слова: богатырские сюжеты в опере, формирование национальной
русской оперы.

Актуальность темы исследования. Образ русского богатыря, созданный М.И. Глин-
кой в опере «Руслан и Людмила», в настоящее время воспринимается едва ли не как
единственно возможный вариант его воплощения. Однако сегодня очевидно, что он не
был результатом внезапного «озарения» композитора, и к нему привело все развитие
русского музыкального театра, предшествующего глинкинским творениям. Этот период
в последнее время привлекает все большее внимание исследователей, и именно этим
определяется актуальность обращения к данной проблематике.

Степень научной разработанности проблемы.  Публикации, посвященные имен-
но этой теме, авторами статьи обнаружены не были, но в близком поле исследования
работают следующие музыковеды: А.Е  Максимова, А.Л. Порфирьева, Е.В. Смагина.
Кроме того, мы обращались к классическим трудам историков музыки предшеству-
ющих поколений: В.Н. Всеволодского-Гернгросса, А.А. Гозенпуда, П.В. Грачева. Но наи-
более важной и ценной для данной статьи частью литературы являются исторические
документы, труды современников исторического процесса, обсуждаемого здесь, –
А.П. Арапова, А.И. Вольфа, В.И. Моркова, А.Н. Серова.

Цель, задачи и предмет исследования. Целью данного небольшого исследова-
ния является отслеживание тех исторических процессов, которые происходили в музы-
кально-театральной среде в процессе формирования национальной композиторской шко-
лы и находили отражение в специфическом преломлении воплощения на оперной сцене
богатырской темы. Для этого поставлены задачи рассмотрения богатырской темы в
нескольких наиболее заметных и важных для русской оперы сочинениях с акцентом на
образе богатыря, его специфике и выразительных средствах его музыкального вопло-
щения. Эти оперы являются предметом исследования.

Научная новизна исследования. Данная проблематика на сегодняшний день мало
исследована в научной литературе, что определяет научную новизну материала статьи.

Методология и методы исследования. Поскольку в центре внимания оказыва-
ется исторический материал, то применен метод контекстно-исторического исследова-
ния, согласно которому каждое сочинение трактуется в контексте особенностей эпохи.

Источниковую / эмпирическую базу исследования составляют публикации парти-
тур и клавир рассматриваемых опер, публикации документальных материалов жизни и
творчества их авторов.

Основная часть. Доблестные рыцари, благородные витязи, воители и защитники
слабых были героями опер с самого начала появления этого жанра. В барочной опере
рыцарские сюжеты были столь же популярны, как и мифологические, и исторические.
Имена героев, перекочевавших на оперную сцену из рыцарских романов и поэм, были
всем хорошо известны и постоянно фигурировали в названиях опер с XVII вплоть до
ХIХ века: Орландо, Руджеро, Ринальдо и другие. В XIX веке рыцарские сюжеты также
не исчезли – ни в западно-европейской музыке, ни в русской [см. подробнее: 1]. Но
трактовка их в русле романтической картины мира, конечно, поменялась. Особенно это
заметно на примере русского оперного театра первой половины XIX века.

Русская опера и в предшествующем столетии, и в XIX веке во многом ориенти-
ровалась на итальянскую и французскую, в меньшей степени – на немецкую. В теат-
рах Санкт-Петербурга и Москвы шли европейские оперные новинки, исполняемые и на
оригинальных, и на русском языках, при императорском дворе работали капельмейсте-
ры-иностранцы, создававшие музыку в том числе и специально для России, и в целом
музыкально-театральная картина российской оперной сцены выглядела частью общеев-
ропейской.

“Актуальные проблемы искусствоведения”



144
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

При этом уже в XVIII веке русской опере были присущи свои особенности, кото-
рые проявлялись в выборе сюжетов, в жанровых преференциях и стилистике. В данной
статье исследуется довольно частная проблема, связанная с конкретными сюжетами,
происходящими от рыцарских, и предпринимается попытка проследить, как менялось
отношение к ним авторов и публики на протяжении периода с конца XVIII до середи-
ны XIX века. Русские богатыри, появившиеся на оперной сцене наряду с рыцарями,
стали героями множества музыкально-сценических сочинений целого ряда жанров – от
непритязательной комической до зрелищной волшебно-романтической оперы и даже
фарса. Очевидно, что отношение к «рыцарской» и «богатырской» темам в опере ме-
нялось на протяжении более чем полувекового периода, и во многом эти перемены были
связаны с осмыслением русской культуры, с формированием национального самосозна-
ния и, параллельно, русской композиторской школы.

Музыкальный театр в России XVIII века полностью зависел от предпочтений
царствующих особ и подстраивался под вкусы двора. Дорогие в постановках, требу-
ющие хорошо обученных певцов оперы оплачивались, разумеется, из государственной
казны, были призваны продемонстрировать силу и блеск императорского двора, поэто-
му понятно, что само развитие оперы в России определялось идеями государей.

Особенно активно в дела театра, в том числе и музыкального, вмешивалась
императрица Екатерина II, создавшая либретто шести комических опер и серьезного
«исторического представления» «Начальное управление Олега». Три из комических опер –
«Новгородский богатырь Боеславич» (1786) с музыкой Е.И. Фомина, «Храбрый и сме-
лый витязь Ахридеич» (1786) с музыкой Э. Ванжуры и «Горе-богатырь Косометович»
(1789) с музыкой В. Мартина-и-Солера – имеют заглавными героями богатырей.

В первой, «составленной из сказки, песней русских и иных сочинений», речь идет
о кулачном бойце Василии Боеславиче (он же Василий Буслаев или Буслаевич), «за-
дире» и «озорнике», конфликтующем с новгородцами. По мнению исследователя, цен-
тральной в опере является идея власти, проводником которой и становится богатырь:
«В ней звучит идея неспособности новгородцев самостоятельно управлять городом без
взаимной вражды. Только волевой лидер, опирающийся на силу оружия, в силах сдер-
жать анархию и сохранить мир и покой в стране» [2. C. 95]. О музыкальной характе-
ристике богатыря в опере Е.И. Фомина судить трудно, поскольку уцелели лишь орке-
стровые партии. Однако здесь использованы те же методы, что и в следующей опере
«Ямщики на подставе», «Новгородский богатырь» был столь же мастерски и скрупу-
лезно сделанным сочинением. Примечательно, что в том же 1786 году в Санкт-Петер-
бурге была поставлена опера Дж. Сарти, занимавшего тогда пост придворного капель-
мейстера, «Армида и Ринальдо» (по либретто М. Кольтеллини), написанная на один из
наиболее типичных рыцарских сюжетов. Е.И. Фомин, в том году только приехавший из
Болоньи, сдавший экзамен на звание академика Болонской филармонической академии,
судя по всему, приложил все усилия, чтобы его «Новгородский богатырь» выглядел
достойно рядом с сартиевским Ринальдо.

Вторая опера, «Храбрый и смелый витязь Ахридеич» (с музыкой Э. Ванжуры),
основана на сказке об Иване-царевиче, и ее либретто, по словам А.Е. Максимовой,
«составлено по модели французской комической оперы с разговорными диалогами, но
в сюжете содержатся также мотивы, характерные для героической оперы и оперы-
спасения» [3. C. 32]. Кроме того, здесь присутствует и волшебный элемент, характер-
ный для оперы-сказки (Яга-Баба, медведь Молодец, морское чудо Молодец, змей на
Калиновом мосту и т.д., а также волшебные предметы).

«Ахридеич» относится к типу опер «на голос», где мелодическими моделями для
номеров были известные песни. Здесь использованы несколько русских песен из сбор-
ников (в том числе известные «Во поле береза стояла», «Земляничка-ягодка» и др.).
Однако не они определяют стилевой облик оперы: «Стилевые черты европейской



145
№ 4 (99), 2025

музыки проявляются в опере повсеместно. Русские песенные и танцевальные мелодии,
гармонизованные средствами классической функциональной гармонии, чередуются с
темами, опирающимися на европейские жанровые образцы» [3. C. 41]. Поэтому здесь
невозможно говорить об осмыслении образа Ивана-царевича как героя национального
эпоса, богатыря.

Созданная чуть позже опера «Горе-богатырь Косометович» также не создает
образа русского богатыря. Косометович – карикатура на богатыря, он хвастун и трус,
враль и слабак. А.Л. Порфирьева и Л.М. Бутир полагают, что «объектом карикатуры
был шведский король Густав» [4. C. 180]. Этот спектакль также был «украшен такими
любимыми атрибутами российского патриотизма, как народная песня, военная музыка
и хор Придворной капеллы» [4. C. 180].

Все оперы – комические, и богатыри здесь не выглядят как рыцари: ни Василию
Боеславичу, ни Ивану Ахридеичу, ни тем более Косометовичу не присущи качества
доблестного и бесстрашного воителя со злыми врагами. Ни новгородцев, ни сказоч-
ных персонажей, ни тем более однорукого старичка, противостоящего Косометовичу,
нельзя считать настоящими антагонистами заглавных героев.

В начале XIX века произошло два значительных события, которые поменяли от-
ношение к образам богатырей на русской оперной сцене. В 1804 году в Санкт-Петер-
бурге была поставлена опера «Das Donauweibchen» Ф. Кауэра на либретто К.Ф. Генс-
лера, которая почти сразу же получила русский перевод Н.С. Краснопольского. Дунай
был заменен на Днепр, имена персонажей славянизированы (князь Видостан, Леста,
Тарабар и др.), а С.И. Давыдов дополнил партитуру номерами с русскими мотивами.
Опера шла под названием «Днепровская русалка» с большим успехом, и значительная
роль в ней принадлежала национальному элементу. Р.Ф. Зотов писал: «Восторг зрите-
лей был похож на исступление. Что им было за дело, что это перевод, переделка! Они
видели в этой пьесе древние свои мифы, предания, поверья. Сверхъестественность всегда
увлекает, очаровывает, – и добрые русские посетители “Русалки” переносились мыс-
ленно в сомнительные времена своей мифологии при каких-то небывалых удельных
князьях и вообразили себе, что видят национальную оперу» [цит. по: 5. С. 112].

Успех кауэровской «Русалки» вызвал в 1805 году появление ее, как сейчас бы
сказали, сиквела – оперы С.И. Давыдова «Леста, Днепровская русалка» с теми же
героями, что и в первой части. Кроме того, К.А. Кавос осуществил новую редакцию
оперы Кауэра, и наводнившие российские оперные сцены всевозможные русалки выра-
зили интерес публики к новой образности, волшебно-романтической сюжетике и фан-
тазийной трактовке квазинациональных персонажей.

Ориентируясь на успех кауэровской оперы, в 1805 году К.А. Кавос создал оперу
«Князь-невидимка, или Личарда-волшебник» на либретто, переведенное с французского
Е.Ф. Лифановым. Здесь присутствовал тот же сказочно-фантастический элемент, наци-
онально-русская окрашенность музыки и герои со славянизированными именами (князь
Всеслав); Кавос в своей первой опере на русском языке уже связал образ героя с
русской песенно-романсной интонационностью.

Следующей вехой на этом пути композитора стала опера «Илья-богатырь» (1806),
первая в целом ряду его «богатырских» спектаклей. Ее появлению предшествовало
значительное событие: публикация в 1804 году русских былин Кирши Данилова [6],
собранных еще в середине предыдущего столетия. Они стали документальным свиде-
тельством наличия в России собственного эпоса, в том числе и героического, связан-
ного с русскими рыцарями – богатырями.

Говоря об отклике театрального мира на публикацию русских былин, мы должны
также назвать не дошедшие до сцены сочинения на былинные сюжеты: «театральное
представление с музыкой» «Добрыня» (1804) Г.Р. Державина и комическую оперу «Бо-
гатырь Алеша Попович, или Страшные развалины» (1804–1808) В.А. Жуковского.

“Актуальные проблемы искусствоведения”



146
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

Но более значительным и оказавшим влияние на дальнейшее развитие богатыр-
ской оперы оказалось сочинение К.А. Кавоса на либретто И.А. Крылова – «Илья-
богатырь» (1806) о главном герое былинного эпоса Илье Муромце. А.А. Гозенпуд от-
мечает логичность разворачивания действия в либретто, а также новизну воплощения
образа богатыря: «“Илья-богатырь” Крылова в неизмеримо большей степени, чем
музыка Кавоса, утверждал на оперной сцене героику, разрушая условные формы фан-
тастически-сказочной оперы. Конечно, Илья-богатырь не Илья Муромец древних бы-
лин, но это и не Видостан и не Всеслав» [7. C. 296].

Кроме того, возникшая накануне наполеоновских войн опера о богатыре, в кото-
рой речь шла о победе русского оружия, несомненно, способствовала выражению пат-
риотических идей: «В опере факты борьбы Киевской Руси с печенегами запечатлены
в форме аллюзии к современности... Не о прошлых только исторических битвах с
врагами, но и о будущих сражениях с захватчиками говорила та сцена оперы, в кото-
рой Илья восклицал: “За мной, друзья, за мной! Спасем князя Владисила и заставим
варваров трепетать от имени русского”» [7. C. 298]. Примечательно, что здесь, по
словам П.В. Грачева, «исход сражения с печенегами решает не князь, а богатырь» [8.
C. 290]. О музыке оперы, однако, рецензенты писали, что она «в итальянском вкусе»
[цит. по: 7. С. 299], что означало и техническое ее совершенство, и обобщенно-евро-
пейскую интонационность. Во время наполеоновских войн К.А. Кавос добавил к опере
заключительный хор «Победа, победа русскому герою», и он одно время использовал-
ся как русский национальный гимн.

Вторая «богатырская» опера К.А. Кавоса, «Добрыня Никитич», относится к уже
послевоенному времени – она создана в 1818 году. По словам летописца русского театра
П.Н. Арапова, она успеха не имела: «Давали волшебную оперу в 3-х действиях (рос-
сийское сочинение) Добрыня Никитич, или страшный замок с хорами, полетами, пре-
вращениями и танцами, музыка Кавоса и Антонолини; но успеха она решительно не
имела, даже не удостоилась повторения [9. C. 271]. Примечателен, по крайней мере,
интерес создателей к фигуре другого русского богатыря. В том же 1818 году, по всей
очевидности, А.С. Пушкин начал работу над своей поэмой «Руслан и Людмила», рас-
тянувшуюся на пару последующих лет. Известно, что во время болезней в 1818–
1819-м гг. поэт читал карамзинский многотомник «История государства Российского»,
и его увлечение русской историей вылилось в форму сказочно-фантастической поэмы,
на которую, без всякого сомнения, повлиял и репертуар оперных театров Петербурга.

В 1822 году была поставлена опера К.А. Кавоса и Ф. Антонолини «Жар-птица» на
либретто М.С. Лебедева. В афише она обозначена как «русское сочинение» (не пере-
водное либретто) и «волшебная опера в трех действиях, с принадлежащими к ней
хорами, балетами, ристалищем, воинскими играми, полетами, превращениями и велико-
лепным спектаклем» [7. C. 306]. Примечательно, что среди действующих лиц оперы есть
витязь Руслан и дочь царедворца Людмила. Хотя они не являются главными героями,
уже их имена приобретают знаковый характер.

В либретто оперы отмечается множество сказочно-фольклорных мотивов: сама
чудесная птица и золотые яблоки, путешествие за птицей, покровительство добрых
волшебных сил, похищение красавицы, коварство братьев, надпись на перепутье трех
дорог, а также характерные словесные обороты. Правда, фольклорный сивка-бурка
заменен традиционным оперным драконом, а Серый Волк – слугой волшебницы Све-
товиды Асмодеем (Серый Волк – его прозвище). Но все же здесь сильны националь-
но-русские черты и патриотические идеи, ведь дерево с золотыми яблоками – не только
атрибут чудесной сказки и украшение сада славянского царя Бронислава, но и символ
государственной силы. Ария главного героя оперы Левсила прославляет любовь к родине
и стремление к подвигам, а народ в хоре воспевает родную землю: «Язык на прост,
сердца простые, / Сильна рука в бою, в трудах, / Все знают то в чужих краях, / Как



147
№ 4 (99), 2025

милы нам поля родные». И финальное торжество Левсила показывает его героем-
богатырем: «Героя увенчала слава / Среди сияния побед; / Из века в веки процветет
/ Словен бессмертная держава» [цит. по 7. С. 307].

Сюжет пушкинской поэмы «Руслан и Людмила» был использован в балете
Ф.Е. Шольца «Руслан и Людмила, или низвержение Черномора, злого волшебника»,
поставленном в 1821 году в Москве (балетмейстер А.П. Глушковский), а в 1824 – в
Петербурге (балетмейстеры Ш. Дидло и О. Пуаро). Поэма А.С. Пушкина «Руслан и
Людмила» была опубликована в 1820 году, и почти сразу же А.П. Глушковскому при-
шла идея поставить ее в театре. Он заметно изменил пушкинский сюжет, добавил
множество новых персонажей, превращений и сценических эффектов в соответствии с
балетно-театральной эстетикой того времени. Что касается музыки Ф.Е. Шольца, то в
ней, естественно, преобладал танцевальный элемент, и использовались танцы разных
народов. Характеристику Руслана находят в темах увертюры с народно-песенной ок-
раской.

До воплощения «Руслана и Людмилы» М.И. Глинкой в 1842 году на оперной сцене
появилось еще несколько спектаклей, где проявлялась богатырская тематика и бога-
тыри или витязи были среди действующих лиц. В 1832 году в Москве была постав-
лена опера А.Н. Верстовского «Вадим» на либретто С.П. Шевырева (с участием
С.Т. Аксакова и др.) по второй части баллады В.А. Жуковского «Двенадцать спящих
дев». Причем главный герой, князь Вадим, не имел вокальной партии, а его роль была
поручена знаменитому трагику П.С. Мочалову. Это сближало оперу с жанром русских
трагедий с музыкой, где Мочалов как раз играл роли русских князей и героев.

Как и во всех других случаях, действие перенесено в условно-сказочную Древ-
нюю Русь. И князь Вадим выступает здесь как освободитель похищенных дев, раз-
рушитель колдовства, искупитель грехов. Очевидно, что драматическая составляющая
спектакля произвела большее впечатление, чем музыкальная. Но уже в следующей
опере А.Н. Верстовского ситуация кардинально поменялась: в 1835 году состоялась
премьера «Аскольдовой могилы» на либретто М.Н. Загоскина по его одноименному
роману.

В соответствии с традициями оперной сцены, М.Н. Загоскину пришлось очень
сильно переделать сюжет. Поскольку князь Владимир уже был причислен к лику
святых, его нельзя было даже упоминать на театральной сцене, и он был исключен из
списка действующих лиц, а действие перенеслось на времена княжения Святослава
Игоревича. Тема противостояния христианства и язычества ушла на второй план.
Персонажи противостоящих лагерей оказались перетасованы (Тороп-Голован перешел на
сторону добра), поменяли свое амплуа (из обычной мошенницы Вахрамеевна превра-
тилась в волшебницу), а трагический финал заменен на счастливую развязку в духе
французской «оперы спасения».

Рельефнее всего в опере очерчен образ Неизвестного, противостоящего князю
Святославу и настраивающего против него Всеслава. Он выступает как злодей-соблаз-
нитель, родственный Каспару из «Вольного стрелка» К.М. Вебера; знатоки оперы и
отмечали, что во многом «Аскольдова могила» родственна веберовской опере. Но при
этом ощущалась и русская интонационная основа оперы, один из современников писал:
«Появление этой оперы… было эпохою в области отечественной музыки, и вскоре она
сделалась любимою, народною оперою» [10. C. 91–92]. А.Н. Серов также заявлял по
поводу этого сочинения: «Тут развернулось вполне все дарование композитора, призван-
ного проложить оперной русской музыке прямой путь к истинной народности» [11. C. 46].

Образцом оперного богатыря стал, конечно, Руслан из оперы «Руслан и Людми-
ла» М.И. Глинки. Воин-защитник, чистый душой и сердцем, противостоящий злому
волшебству и получающий помощь сил добра и света, выражающий идеал русского
духа, – таков этот персонаж. Он вполне вписывался в ожидания публики от героя



148
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

сказочно-фантастической оперы, однако сама опера поначалу вызвала недоумение.
А.И. Вольф отмечал, что зрители и критика были озадачены замедленным разворачи-
ванием сюжета, отсутствием драматизма и его серьезностью: «Несмотря на все бла-
гоприятные условия, “Руслан” не удовлетворял вначале всеобщим ожиданиям. Все
ожидали такого же богатства мелодий, как в “Жизни за царя”, и вдруг услышали
произведение самого серьезного характера. Даже критика, расположенная к Глинке,
отозвалась как-то двусмысленно и о новой опере… Ф. Кони сказал, что “Руслана” не
должно судить как оперу, но как фантастическую ораторию, страдающую отсутствием
драматизма» [12. C. 102]. Очевидно, что здесь произошел некий качественный сдвиг,
который публика уловила не сразу.

«Руслан и Людмила» М.И. Глинки открывала линию опер, основанных на других
принципах драматургии – эпических. Отсутствие сценической действенности, острого
драматизма, открытой конфликтности для жанра оперы того времени было нехарактер-
но. М.И. Глинка и его соавторы перенесли на оперную сцену сюжет сказки. Однако,
если во всех предшествующих случаях при этом происходило приспособление его к
опере, трансформация по законам оперной сцены, М.И. Глинка напротив, изменил зако-
ны оперы для воплощения сказочного сюжета.

Публика уже была знакома с поэмой А.С. Пушкина, и сообразно с ее характером
опера должна была бы выглядеть иначе: «Если бы в своей опере Глинка держался духа
пушкинской поэмы, опера вышла бы в своем роде блестящая и во всяком случае
веселая, игривая, комическая» [11. C. 59]. Но здесь действуют совершенно противопо-
ложные принципы организации сцены, взаимодействия персонажей, а главное – представ-
лены другие идеи.

Еще один вывод, который можно сделать из приведенной цитаты, – это отделение
образной сферы богатырства от оперы. Ф. Кони заявил, что «Руслан и Людмила»
выглядит как «фантастическая оратория» [12. C. 102], то есть музыка сама по себе
хороша, но не соответствует ожиданиям от оперы. Образы, созданные М.И. Глинкой,
оказались ценными и впечатляющими, но их законное место в музыкальном театре пока
обсуждалось.

От автора «Жизни за царя» ждали чего-то подобного и более привычного: «народ-
ной» оперы с народно-песенной интонационной основой, с цитатами из песенных сбор-
ников, хоровыми сценами и «русскими» плясками, «древнеславянского» колорита обря-
довых сцен, народного юмора в обрисовке «низких» персонажей и, вероятно, патрио-
тических идей в какой-либо форме.

Патриотизм М.И. Глинки и в «Жизни за царя», и в «Руслане и Людмиле», конеч-
но, неоспорим. Но при этом во второй опере он получил новую окраску, особенно из-
за богатырского образа Руслана. Его Руслан – не просто оперный герой, добывающий
себе невесту, он – радетель о земле русской, в его арии-размышлении о судьбах воинов,
погибших на бранном поле, о преходящей славе и о собственной участи он предстает
как олицетворение долга, верности, бесстрашного принятия судьбы и своего места.
Глинкинский Руслан действует в опере не для собственной выгоды, а для восстанов-
ления справедливости, и здесь композитор очень точно попадает в тот богатырский
образ, который присутствовал в русской былине.

Важно сделать еще замечание по поводу Руслана в опере М.И. Глинки. Все
персонажи, приобретающие богатырские качества в операх предшественников, были
благородного происхождения: князья, княжичи, царевичи. Здесь же о происхождении
героя ничего не известно: он – «киевский витязь». Герои русских былин – Илья
Муромец, Добрыня Никитич, Алеша Попович и др. – выходцы из крестьянской среды,
и русский былинный эпос как раз отличается тем, что его главные герои происходят
из народа: «Возвышая крестьянина, придавая ему статус общерусского героя, богатыр-
ский эпос воплощает в себе силу простого народа, выражающуюся в образах богаты-
рей» [13. C. 36].



149
№ 4 (99), 2025

Собственно, М.И. Глинка уже вывел на сцену народного героя в образе Ивана
Сусанина, и патриотический сюжет очень способствовал его признанию публикой. Здесь
же форма воплощения идей богатырского сюжета оказалась новой, но сами идеи были
публике уже хорошо известны по операм предшественников: глинкинский Руслан пред-
ставлен как герой и доблестный воин, он противостоит злым волшебным силам, как
в операх К.А. Кавоса, А.Н. Верстовского, балете Ф.Е. Шольца.

А.Г. Рубинштейн в опере «Куликовская битва» (первоначальное название «Дмитрий
Донской»), написанной в 1850 году на либретто В.А. Соллогуба и В.Р. Зотова по изве-
стной трагедии В.А. Озерова и поставленной в 1852 году, оказался совершенно в дру-
гой стороне от глинкинских открытий и достижений. Озеровская трагедия была хорошо
известна и шла на всех драматических сценах с музыкальными номерами (в том числе
С.И. Давыдова). А.Г. Рубинштейн попытался в оперной форме воплотить хорошо изве-
стную и петербургской, и московской публике пьесу, но потерпел неудачу. Причиной
этого считают отсутствие русского национального характера, смещение внимания с
героико-патриотической на любовную линию. Хотя опера явно мыслилась как серьез-
ная, композитор обратился к трагедийному сюжету, ее «высокое» содержание оказалось
сниженным обращением к частной истории, ее сентиментальным разворотом, и рубин-
штейновский князь Дмитрий, соперничающий с князем Тверским за руку Ксении, не
выглядит как народный герой, богатырь и защитник земли русской; публика такую
версию отвергла.

Таким образом,  признание получил тот образ богатыря, который был создан
М.И. Глинкой в «Руслане и Людмиле». По сравнению с операми XVIII века, решенны-
ми как зингшпили с отчетливой комической составляющей, опера середины XIX века
пришла, во-первых, к пониманию возможностей русской серьезной оперы, а во-вторых,
к осмыслению народной былины и ее образности в контексте оперного театра. Это был
достаточно большой и долгий путь, но он тесно связан и со становлением националь-
ного самосознания, и с формированием национального оперного театра.

Проведенное исследование позволяет видеть тенденции развития русского нацио-
нального театра более отчетливо, прослеживая его самобытные особенности. Возмож-
но дальнейшее исследование богатырской темы в музыке более позднего времени.

Литература

1. Смагина Е. В. Рыцарская опера в русском музыкальном театре первой поло-
вины XIX века // Культурная жизнь Юга России. 2019. № 3 (74). С. 20–23.

2. Абраменко В.А. Античные образы в общественной мысли России XVIII – начала
XIX веков (на примере представлений о Новгородской вечевой Республике) // Труды
Исторического факультета Санкт-Петербургского университета. 2015. № 22. С. 93–100.

3. Максимова А.Е. «Ахридеич» – опера-сказка Эрнеста Ванжуры на либретто
Екатерины II // Opera musicologica. 2012. № 4 (14). С. 25–73.

4. Музыкальный Петербург: энциклопедический словарь / ред. А.Л. Порфирьева.
Т. 1. XVIII век. Кн. 2. СПб.: Композитор, 1998. 500 с.

5. Всеволодский-Гернгросс В.Н. Театр в России в эпоху Отечественной войны.
СПб: скл. изд. в кн. маг. т-ва М.О. Вольф, 1912. 198 с.

6. Данилов К. Древния руския стихотворения. М.: В типографии С. Селивановска-
го, 1804. 324 с.

7. Гозенпуд А.А. Музыкальный театр в России: от истоков до Глинки. Л.: Музгиз,
1959. 784 с.

8. Грачев П.В. К.А. Кавос // Очерки по истории русской музыки. 1790–1825 / под
ред. М.С. Друскина и Ю.В. Келдыша. Л.: Государственное музыкальное издательство,
1956. С. 283–305.

“Актуальные проблемы искусствоведения”



150
№ 4 (99), 2025“Культурная жизнь Юга России”

9. Арапов П.Н. Летопись русского театра. СПб: тип. Н. Тиблена и К°, 1861. 386 с.
10. Морков В.И. Исторический очерк русской оперы с самого начала по 1862 год.

СПб.: М. Бернард, 1862. 159 c.
11. Серов А.Н. Русская опера и ее развитие // Серов А.Н. Избранные статьи. Т. 2.

М.: Государственное музыкальное издательство, 1957. С. 55–62.
12. Вольф А.И. Хроника петербургских театров. Ч. 1: Годовые обозрения русской

и французской драматической сцены, оперы и балета: с конца 1826 года до начала 1855
года. СПб: Тип. Р. Голике, 1877. 190 с.

13. Кокарев И.С. Идея богатырства в русской культуре: дисс. ... кандидата куль-
турологии. Иваново, 2017. 155 с.

Transformation of the heroic theme in Russian opera of the XVIII – first half
of the XIX century
Kul’turnaya zhizn’ Yuga Rossii – Cultural Studies of Russian South, 2025, 4 (99),142–151
DOI: 10.24412/2070-075X-2025-4-142-151
Chen Lian, A.I. Herzen Russian State Pedagogical University (Saint Petersburg, Russian
Federation). E-mail: chenlian96@gmail.com
Lyudmila A. Skaftymova,  St. Petersburg State Conservatory of N.A. Rimsky-Korsakov,
Russian State Pedagogical University of A.I. Herzen (Saint Petersburg, Russian Federation).
E-mail: lskaft@mail.ru
Keywords: heroic plots in opera, formation of the national Russian opera, E.I. Fomin,
S.I. Davydov, K.A. Kavos, M.I. Glinka, A.N. Verstovsky.

Russian opera at the end of the XVIII – the first half of the XIX century looked very
eclectic, several foreign opera companies worked in the opera houses of the Russian capitals,
whose activities were very successful, but at the same time, the process of formation of
the national Russian opera was going on. A very significant role in this process belonged
to the heroic theme, which runs like a red line through many very popular Russian operas.

The image of the Russian hero, created by Mikhail Glinka in the opera “Ruslan and
Lyudmila”, is now perceived as almost the only possible version of his incarnation. However,
today it is obvious that the entire development of the Russian musical theater, which preceded
Glinkа’s works, led to it. This period has recently attracted more attention from researchers,
and this is what determines the relevance of addressing this issue.

The purpose of this short study is to track the historical processes that took place in
the musical and theatrical environment during the formation of the national school of
composition and were reflected in the specific refraction of the embodiment of the heroic
theme on the opera stage. For this purpose, the heroic theme is traced in several of the
most notable and important works for Russian opera, with an emphasis on the image of the
hero, his specifics and expressive means of his musical embodiment.

The first operas based on heroic subjects were solved in a comic way, these are the
works of E.I. Fomin, E. Vanzhura, V. Martin y Soler, based on the libretto of Empress
Catherine II, who sought to create a “national theater” in the form she understood it.

The next stage is the development of the Russian epic, understood as a national one,
as a reflection of history and the ancient “folk spirit”. Immediately after the publication of
the epics from Kirsha Danilov’s collection in 1804, operas based on the epic plots of K.A.
Kavos appeared, and the epic began to intersect with a fairy tale, with magical characters,
with evil witchcraft opposing the heroes. And even before A.S. Pushkin created his poem
“Ruslan and Lyudmila”, a type of magical heroic opera with specific characters had
established itself on the Russian stage.

“Grave of Askold” by A.N. Verstovsky, which immediately preceded Glinka’s works,
is also important for the mainline of the unfolding of heroic plots and at the same time for
the formation of Russian national serious opera.



151
№ 4 (99), 2025

References

1. Smagina, E. V. (2019) Rycarskaya opera v russkom muzykal’nom teatre pervoj
poloviny XIX veka [Knight’s opera in the Russian musical theater of the first half of the
19th century]. Kul’turnaya zhizn’ Yuga Rossii - Cultural life of the South –of Russia.
3 (74). pp. 20–23.

2. Abramenko, V.A. (2015) Antichnye obrazy v obshchestvennoj mysli Rossii XVIII –
nachala XIX vekov (na primere predstavlenij o Novgorodskoj vechevoj Respublike) [Ancient
images in the public thought of Russia of the XVIII – early XIX centuries (on the example
of representations of the Novgorod Veche Republic)]. Trudy Istoricheskogo fakul’teta Sankt-
Peterburgskogo universiteta – Proceedings of the Historical Faculty of St. Petersburg
University. 22. pp. 93–100.

3. Maximova, A.E. (2012) “Ahrideich” – opera-skazka Ernesta Vanzhury na libretto
Ekateriny II [“Akhrideich” – an opera tale by Ernest Vanjura based on a libretto by
Catherine II]. Opera musicologica. 4  (14). pp. 25–73.

4. Porfirieva, A.L. (ed.) (1998) Muzykal’nyj Peterburg. Enciklopedicheskij slovar’
[Musical Petersburg. Encyclopedic dictionary]. Vol. 1. Book 2. St. Petersburg: Publishing house
“Composer”. pp. 178–184.

5. Vsevolodsky-Gerngross, V.N. (1912) Teatr v Rossii v epohu Otechestvennoj vojny
[Theater in Russia in the era of the Patriotic War]. St. Petersburg: Publishing house
M.O. Wolf.

6. Danilov, K. (1804) Drevniya ruskiya stihotvoreniya [Ancient Russian poems].
Moscow: In the printing house of S. Selivanovsky.

7. Gozenpud, A.A. (1959) Muzykal’nyj teatr v Rossii: ot istokov do Glinki [Musical
theater in Russia: from the origins to Glinka]. Leningrad: Muzgiz.

8. Grachev, P.V. (1956) K.A. Kavos. In: Druskin, M.S. & Keldysh, Yu.V. Ocherki po
istorii russkoj muzyki. 1790–1825 [Essays on the history of Russian music. 1790–1825].
Leningrad: State Music Publishing House. pp. 283–205.

9. Arapov, P.N. (1861) Letopis’ russkogo teatra [The Russian Theatrical Chronicle].
St. Petersburg: tip. N. Tyblen&Co.

10. Morkov, V.I. (1862) Istoricheskiy ocherk russkoy opery s samogo nachala po
1862 god [A historical essay on Russian opera from its very beginning to 1862]. St.
Petersburg: M. Bernard.

11. Serov, A.N. (1957) Russkaya opera i ee razvitie [Russian opera and its
development]. In: Serov, A.N. Izbrannye stat’i [Selected articles]. Vol. 2. Moscow: State
Music Publishing House. pp. 55–62.

12. Wolf, A.I. (1877) Hronika peterburgskih teatrov. Chast’ 1: Godovye obozreniya
russkoj i francuzskoj dramaticheskoj sceny, opery i baleta: s konca 1826 goda do
nachala 1855 goda [Chronicle of the St. Petersburg theaters. Part 1: Annual reviews of
the Russian and French dramatic stage, opera and ballet: from the end of 1826 to the
beginning of 1855]. St. Petersburg: R. Golike Publishing House.

13. Kokarev, I.S. (2017) Ideya bogatyrstva v russkoj kul’ture [The idea of heroism
in Russian culture]. Culturology Cand. Diss. Ivanovo.

“Актуальные проблемы искусствоведения”


